
Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

35 

О.В. ЛЕТОВ 

ЭТИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ СЕМЬИ И ДОСТИЖЕНИЯ 
СОВРЕМЕННОЙ МЕДИЦИНЫ 

 
1. Этические принципы исследований в области генетики 

 
Термин «евгеника» (в переводе с греческого – «благополучно 

рожденный») впервые был введен в употребление Фрэнсисом 
Гальтоном в 1883 г. Гальтон пытался применить дарвиновскую 
теорию в отношении благородного происхождения людей.  

Евгеника – это отнюдь не продукт современной эпохи. Чело-
вечество сталкивалось с подобной практикой со времен антично-
сти. Так, в Древней Спарте руководствовались принципом, соглас-
но которому ни один ребенок с врожденными дефектами не имеет 
права на существование. При этом спартанцы ссылались на то об-
стоятельство, что «бесполезные» граждане не могут служить инте-
ресам общества. Жителям Древнего Рима также была не чужда 
практика уничтожения «нежелательных» детей. Так, археологи бы-
ли шокированы открытием древнеримского колодца, полного дет-
ских скелетов. Причем эти скелеты не имели каких-либо врожден-
ных отклонений. Судя по всему, в Риме таким образом избавлялись 
от «неожиданных плодов любви» проституток. Тем самым римля-
не, как и спартанцы, пытались защитить себя от вторжения нежела-
тельных граждан. Аборигены Полинезийских островов в условиях 
ограниченности земного пространства оставляли в живых лишь 
первого ребенка в семье. 

Практика массового уничтожения людей во имя обществен-
ных интересов резко пошла на убыль с распространением христиан-
ства. Согласно христианскому учению, люди с физическими недос-
татками имеют не меньшую ценность перед лицом Бога, чем все 
остальные. К этим людям следует относиться с сочувствием и помо-



I. СТАТЬИ 

 
36 

гать в их нелегкой жизни. Преступления против «нежелательных» 
людей запрещались в силу следующих принципов: 1) жизнь челове-
ку дается только Богом, и никто не вправе ее отнять; 2) нет беспо-
лезных существ, Бог каждому видит свое назначение; 3) все люди 
равны по своей человеческой сущности, и нельзя разделять людей на 
«высших» и «низших», на тех, кто имеет права жить среди нас, и 
тех, кто не имеет такого права; 4) по отношению к несчастным люди 
должны проявлять милосердие, а не жестокость. Несмотря на столь 
возвышенные идеи, в эпоху Средневековья преступления против 
достоинства человека не прекратились. Более того, в некоторых слу-
чаях эти преступления приобрели религиозный характер. Однако 
основное различие между античным и средневековым обществом 
заключалось в том, что в условиях Средневековья было наложено 
табу на умерщвление младенцев. Те, кто совершал подобные пре-
ступления, именовались грешниками, вступившими в сговор с дья-
волом с целью разрушить установленный Богом порядок. Такие пре-
ступники подвергались суровому наказанию. 

С точки зрения христианства люди, имеющие врожденные 
дефекты, являются отнюдь не дьявольскими, а божественными 
созданиями, как и все остальные люди. Дьявол не способен давать 
кому-либо жизнь: он может лишь вносить беспорядок в мир, соз-
данный Богом. Однако некоторые фанатичные последователи хри-
стианства усвоили лишь положение о том, что дьявол способен 
вмешиваться в создание божественных сущностей, и рассматрива-
ли людей с врожденными недостатками как дьявольских монстров. 
В то же время преступления на почве евгеники не получили сколь-
ко-нибудь широкого распространения.  

На смену Средневековью пришла эпоха Просвещения, и фи-
лософы провозгласили тезис, согласно которому Бог – это ненуж-
ная гипотеза и что человечеству следует освободиться от тирании 
религиозных убеждений. Но наряду с религией в новую эпоху бы-
ли забыты и моральные ценности, лежащие в основе человеческой 
культуры. Если религия учит человека соблюдать моральные запо-
веди под угрозой адских мук, холодный моральный закон фило-
софских систем не способен глубоко мотивировать людей, дабы 
уважать моральные ценности. В этих условиях идеи евгеники 
вновь обрели надежную почву.  

В начале ХХ в., в эпоху научно-технической революции, евге-
ника обрела свое второе рождение. В 20-х годах в 16 штатах США 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

37 

существовал закон, позволяющий лишать «нежелательных граждан» 
репродуктивной способности. В 1927 г. Верховный суд США под-
твердил своим решением, что стерилизация не является жестокой 
формой наказания и что федеральные штаты свободны в принятии 
подобных евгенических законов. Согласно этим законам, помимо 
людей с врожденными дефектами, стерилизации могли быть под-
вергнуты алкоголики, уголовники и даже… бедняки. В 1935 г. в Ок-
лахоме на волне движения евгеники был принят закон о принуди-
тельной стерилизации. Этот закон основывался на взглядах, 
согласно которым криминальные наклонности передаются генетиче-
ским путем. По решению суда принудительной стерилизации могли 
быть подвергнуты преступники, имеющие три и более судимостей. 
Однако против указанного закона возникают следующие возраже-
ния. Во-первых, концепция, согласно которой криминальные на-
клонности неизбежно передаются по наследству, не является оче-
видной и научно обоснованной. Во-вторых, принудительная 
стерилизация нарушает фундаментальный этический принцип ува-
жения свободы человека, лишая его возможности принять собствен-
ное решение о том, иметь ли ему детей и если иметь, то сколько.  

Наряду с США сходные евгенические законы были приняты 
в таких демократических государствах, как Канада, Швейцария и 
Швеция. В 1975 г. законы о стерилизации были разработаны в 
ЮАР, а в 1994 г. в Китае был принят закон, направленный на 
«улучшение качества новорожденных». Если в ЮАР и Китае суще-
ствовали проблемы с соблюдением прав человека, то в других слу-
чаях евгенические законы были разработаны в странах, традицион-
но считающихся образцами демократии и гуманизма. 

Но наиболее зловещий размах евгенические проекты получили 
в условиях нацистского режима. В 30–40-е годы в Германии вынаши-
вались планы уничтожения целых рас. Жертвами нацистской практи-
ки стерилизации стали около 400 тыс. мужчин и женщин. На этом фо-
не жертвами «демократической евгеники» являются всего лишь 
несколько тысяч человек. Однако это обстоятельство не меняет при-
роду подобных «экспериментов», выходящих за рамки морали.  

Сторонники евгеники ставят перед собой целью создание та-
кой цивилизации, в рамках которой основной задачей являлось бы 
не потребление, а любовь и интеллектуальное совершенствование. 
В условиях этой цивилизации повышение материального уровня 
жизни должно выступать следствием повышения уровня сознания. 



I. СТАТЬИ 

 
38 

Развитие науки и культуры является целью самой по себе, а не 
только средством достижения материального благополучия. По-
следователи евгеники отстаивают универсализм, подчеркивая 
единство человека и всех остальных живых существ на планете. 
Принцип «большего блага» понимается ими скорее с точки зрения 
Дж.Ст. Милля, чем с позиций гедонизма Дж. Бентама. Согласно 
учению евгеники, генетические свойства человека были благопри-
ятны в условиях жизни предшествующих поколений. В настоящее 
время эти условия радикально изменились. Отказ от изменений 
природы человека может привести к гибели.  

Даже в эпоху фараонов, цезарей и царей одаренный раб, про-
явив свои способности, мог достичь высокого социального поло-
жения. В современных условиях возросшей социальной мобильно-
сти все более формируется генетическая стратификация людей, 
значение которой превышает стратификацию, основанную на бо-
гатстве и власти. В ХХI в. 60 млн. взрослых американцев не в со-
стоянии прочесть первую полосу газеты, 3 американца из 10 в воз-
расте от 18 до 24 лет не в силах найти Тихий океан на карте мира. 
Вследствие универсальной системы образования и несовершенных 
критериев отбора людей по их способностям общество лишается 
тех ярких мастеров и поэтов, которые прежде создавали основу на-
циональных культур. Знакомство с содержанием множества теле-
визионных передач, транслирующихся посредством сотни каналов, 
лишь подтверждает эту истину.  

В среднем у матерей, имеющих внебрачных детей, коэффи-
циент умственного развития (IQ) на 10 пунктов ниже, чем у мате-
рей, воспитывающих детей в браке. Внебрачные дети во многом 
пополняют группу «отверженных» обществом людей. Если моло-
дая, не лишенная способностей женщина рассматривает различные 
возможности их реализации и не возлагает особые надежды на по-
мощь от государства, то женщина с низким уровнем интеллекту-
ального развития рассматривает государственное пособие в связи с 
рождением детей как средство к обретению независимости. С од-
ной стороны, общество обязано заботиться о незащищенных граж-
данах. Однако обратной стороной медали оказывается то, что оно 
способствует деторождению женщин с низким уровнем интеллек-
туального развития. Так, в США матери, получающие государст-
венную поддержку, имеют в среднем 2,6 ребенка, в то время как 
матери, не нуждающиеся в такой поддержке, – 2,1.  



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

39 

Какие выводы следуют из указанных выше фактов? Означа-
ют ли они, что женщин из неимущих слоев населения необходимо 
лишить государственной поддержки? Поощрять представителей 
процветающего класса к деторождению? Или предоставить обще-
ству возможность развиваться стихийно? Дж. Глэд считает, что, по 
меньшей мере, необходимо совершенствовать службу планирова-
ния семьи для малоимущих слоев населения (18, с. 48).  

В рамках текущей государственной политики, как правило, 
игнорируются вопросы перспективного демографического разви-
тия. Сторонники евгеники исходят из того, что в вопросах соци-
ального планирования приоритет должен быть отдан интересам 
будущего поколения, поскольку это поколение обладает большим 
потенциалом. Политика – это борьба за власть между ныне живу-
щими. И то, что является победой для настоящего поколения, мо-
жет обернуться поражением для будущего.  

Однако государство или какой-либо социальный институт не 
вправе подчинять себе репродуктивное поведение человека. Право 
иметь потомство без вмешательства третьих лиц является фунда-
ментальной свободой, признанной как международным правом, так 
и общечеловеческой моралью. Такие цели, как стремление к здоро-
вью и совершенству, избежание болезни, не предполагают посто-
роннее вмешательство. Как подчеркивает В. Раджпут, ни один мо-
ральный принцип не входит в противоречие с евгеническими 
устремлениями отдельного индивида. Поскольку в репродуктивном 
выборе нет места силе и принуждению, нельзя считать неэтичными 
попытки родителей использовать достижения генетики в целях об-
ретения здорового потомства. Родители, например, вправе на осно-
ве генетических исследований выбрать цвет глаз для своего буду-
щего ребенка. Вместе с тем общество обязано поставить заслон тем 
политическим движениям, которые вынашивают идеи, противоре-
чащие основным правам человека (11). 

В 1994 г. Парламентская ассамблея Совета Европы приняла 
резолюцию, направленную против любых процедур, препятствую-
щих репродуктивной способности людей. После этого сторонники 
мер по стерилизации бедных в такой стране, как Колумбия, были 
вынуждены под давлением протеста отказаться от своих планов. 
Некоторые считают, что мать с врожденными дефектами не в со-
стоянии должным образом ухаживать за своим ребенком. Однако 
сторонники Резолюции Парламентской ассамблеи указывают на то 



I. СТАТЬИ 

 
40 

обстоятельство, что некоторые матери с врожденными пороками 
ухаживают более внимательно за своими детьми, чем обычные лю-
ди. О. Ифтим, например, выражает надежду, что в будущем все 
меньшее число людей будут вынуждены доказывать свое право на 
жизнь, – только в этом случае человек действительно сможет счи-
тать себя частью великой цивилизации (см.: 7). 

Важные проблемы этического выбора возникают в процессе 
исследования генетических свойств человека. Дж. Савулеску пред-
лагает следующий мысленный эксперимент: женщина готовится к 
зачатию in vitro четырех эмбрионов, один из которых будет имплан-
тирован. Предполагается, что существуют генетические методы оп-
ределения коэффициента будущего интеллектуального развития ка-
ждого эмбриона. Возникает вопрос: должна ли женщина проводить 
подобное генетическое исследование эмбрионов и использовать по-
лученную информацию для выбора одного из них (13)?  

Многие считают, что генетические исследования с целью со-
вершенствования интеллекта не должны проводиться, а тем более 
использоваться в целях репродуктивного отбора. В противополож-
ность этому Дж. Савулеску выражает убеждение, что человек мо-
рально обязан проводить генетические исследования состояний, не 
связанных с болезнью, и использовать эти знания в области вос-
производства будущих поколений. Если гены, связанные с болез-
нью, – это те, которые вызывают или предрасполагают к тому или 
иному врожденному заболеванию, то гены, не связанные с болез-
нью, вызывают или предрасполагают к определенным физическим 
или психологическим состояниям, как, например, рост, интеллект, 
характер и т.п. Выбор генов, не связанных с болезнью, Дж. Савуле-
ску сравнивает с игрой на «Колесе Фортуны», где субъект исполь-
зует всю имеющуюся информацию, которая бы позволила добиться 
максимального результата (см.: 13).  

В соответствии с принципом благодеяния в области воспро-
изводства человека, выдвигаемым Дж. Савулеску, родители долж-
ны на основе доступной для них информации стремиться к рожде-
нию такого ребенка, у которого бы жизнь складывалась наилучшим 
образом, или, по крайней мере, так же хорошо, как и у других де-
тей. Согласно этому принципу, ученые вправе осуществлять селек-
цию генов, не связанных с болезнями, даже в том случае, если этот 
отбор сохраняет или усиливает социальное неравенство. 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

41 

Селекция эмбрионов в настоящее время возможна с помощью 
таких средств, как оплодотворение яйцеклеток in vitro и предим-
плантационный генетический диагноз. Однако до сих пор не суще-
ствует методов исследования свойств генов, не связанных с болез-
нью, за исключением тех, в которых определяется пол будущего 
ребенка. Тем не менее ученые сохраняют надежду, что с возникно-
вением таких методов люди будут иметь возможность осуществлять 
отбор будущего потомства. Что касается способов осуществления 
репродуктивного отбора, то отбор с помощью предимплантационно-
го генетического исследования, безусловно, наносит меньший пси-
хологический вред, чем отбор посредством аборта. 

Дж. Савулеску предлагает к рассмотрению простой случай от-
бора генов, связанных с болезнью. Родители, которые бы хотели за-
вести ребенка с помощью оплодотворения яйцеклеток in vitro, име-
ют возможность выбора из двух эмбрионов. На основе комплекса 
тестов выясняется, что эмбрион А не имеет аномалий, в то время как 
эмбрион В имеет генетическую предрасположенность к заболева-
нию астмой. Представляется очевидным, что выбор должен остано-
виться на эмбрионе А. Противники принципа благодеяния в области 
воспроизводства человека могут выдвинуть возражение, согласно 
которому родители, выбирая эмбрион А, могут лишить общество 
гения или олимпийского чемпиона. Однако на это Дж. Савулеску 
отвечает, что, выбирая эмбрион В, родители также могут лишить 
общество гения, но уже не страдающего астмой. Допустим, женщи-
на больна краснухой. Если она забеременеет сейчас, то у нее будет 
слепой и глухой ребенок. Если она подождет и забеременеет через 
три месяца, то она получит хоть и другого, но здорового ребенка.  

Наряду с принципом благодеяния выдвигаются другие прин-
ципы в области воспроизводства человека. 1. Принцип «прокреа-
тивной свободы» утверждает о том, что родители должны быть 
свободны в выборе того, когда, как и какого заводить ребенка. 
2. Согласно принципу «недирективного консультирования», врачи 
и генетики должны лишь предоставлять родителям информацию о 
риске, связанном с рождением ребенка, и о возможностях умень-
шить этот риск. Они не должны навязывать родителям свои советы. 
3. Согласно принципу «максимальной защиты интересов ребенка», 
благополучие и интересы родившегося или вынашиваемого ребен-
ка являются первостепенными (13). 



I. СТАТЬИ 

 
42 

Под «лучшей жизнью» понимается максимально благополучная 
жизнь. Существуют разные теории благополучия: гедонистическая 
теория, теория осуществления желаний, теория «списка целей». Сто-
ронники теории гедонизма во главу угла ставят вопрос о качестве че-
ловеческих ощущений, в первую очередь ощущения удовольствия. 
Представители теории осуществления желаний особое внимание уде-
ляют степени осуществления желаний человека. Последователи тео-
рии «списка целей» выделяют определенные виды деятельности, при-
носящие человеку благо, такие, как достижение человеком достойных 
целей в жизни, обладание достоинством, воспитание детей, стремле-
ние к знанию о мире, развитие своего таланта, восприятие прекрасно-
го и т.п. Сократ в платоновском «Филебе» утверждал, что лучшая 
жизнь – это единство мудрости и удовольствия.  

Противники селекции генов, не связанных с болезнями, ут-
верждают, что эта селекция способна причинить вред ребенку. 
Этот вред может выражаться в том, что в своих чрезмерных ожи-
даниях родители используют ребенка как средство, а не рассматри-
вают как цель. Кроме того, используя предоставленную им инфор-
мацию, родители лишают ребенка «открытого» будущего. 
Сторонники генетического отбора отвечают на эти возражения тем, 
что вред ребенку оказывается незначительным: «Родители любят 
того ребенка, какой у них есть» (13, с. 422). 

Другое возражение противников селекции сводится к тому, 
что отбор таких свойств, как половая принадлежность, интеллект, 
физические и психологические достоинства, лишь увеличивает об-
щественное неравенство и тем самым нарушает принцип справедли-
вости. Однако подобные возражения выдвигаются и по отношению к 
селекции генов, связанных с заболеваниями. Так, выявление генети-
ческой предрасположенности эмбриона к синдрому Дауна рассмат-
ривается как дискриминация по отношению к детям, страдающим 
этой болезнью. Однако сторонники генетического отбора считают, 
что допускать риск иметь детей с подобным неизлечимым заболева-
нием во имя принципа равенства было бы неоправданной мерой. 

Вместе с тем селекция генов не означает, что жизнь людей, 
действительно страдающих серьезными заболеваниями, менее дос-
тойна уважения или менее ценна. Попытка не допустить случай, 
способный привести к синдрому Дауна, не значит утверждать, что 
люди с этим заболеванием менее достойны уважения. Важно раз-
личать болезнь, с одной стороны, и людей, страдающих этой бо-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

43 

лезнью, – с другой. Сторонники селекции пытаются бороться с 
первым, но ничего не утверждают о ценности последних.  

То же самое касается и селекции генов, не связанных с бо-
лезнью. Хотя эта селекции и не предотвращает ту или иную бо-
лезнь, зато она способствует благополучию человека. Если, напри-
мер, селекция гена, связанного с уровнем интеллекта, способствует 
благополучию человека, родители имеют основание сделать этот 
выбор вопреки принципу равенства. Предположим, что в одной 
стране существует серьезная дискриминация женщин: женщины 
получают существенно меньшую зарплату, служат в качестве слу-
жанок для мужчин, родители не рады появлению на свет девочки. 
Согласно принципу благодеяния, перед тем, как завести ребенка, 
родители должны обратиться к определению половой принадлеж-
ности плода и выбрать мальчика, поскольку ему живется лучше в 
этом обществе. Этот выбор они должны осуществить вопреки то-
му, что он усиливает дискриминацию в отношении женщин. В дан-
ных условиях необходимо способствовать проведению реформы 
социальных институтов, а не вмешиваться в область репродукции 
человека. Лучшее средство борьбы с дискриминацией – это ис-
правление способствующих ей социальных институтов. С помо-
щью этого средства общество может достичь как равенства, так и 
того, что его члены могут наслаждаться лучшей жизнью. Если в 
обществе существует несправедливое отношение к женщине, то 
это отношение следует рассматривать отдельно от возможности 
родительского выбора. Эта возможность не может служить инст-
рументом социальных изменений.  

Существует различие между принципом благодеяния в облас-
ти воспроизводства человека, с одной стороны, и евгеникой – с дру-
гой. Евгеника – это селекция, направленная на выведение лучшей 
популяции. Обоснование возможности вмешательства в область че-
ловеческой репродукции с точки зрения общественных интересов 
отличается от принципа благодеяния, который направлен на воз-
можность получения лучшего из возможных детей в отдельно взятой 
семье. Иными словами, если сторонники евгеники имеют дело с ин-
тересами общества в целом, то последователи принципа благодеяния 
в области человеческого воспроизводства касаются интересов част-
ных лиц. Именно сторонники евгеники, ссылаясь на интересы обще-
ственного блага, пытаются оказать влияние на процесс человеческо-
го воспроизводства путем принудительной стерилизации. 



I. СТАТЬИ 

 
44 

Предположим, что родители-карлики хотели бы с помощью 
оплодотворения яйцеклеток in vitro и предимплантационного гене-
тического исследования завести ребенка-карлика, поскольку их 
дом предназначен для таких людей. Этот выбор если бы и не при-
чинил прямого вреда ребенку, то вступил бы в противоречие с 
принципом благодеяния в области воспроизводства человека. Та-
ким образом, нередко существует неразрешимое противоречие ме-
жду принципом благодеяния и принципом уважения свободы. 
В условиях демократии предпочтение обычно отдается свободе 
индивида. Общество должно разрешать родителям самим прини-
мать решение, какого ребенка они хотели бы иметь. Однако это 
обстоятельство вовсе не означает, что не существует нормативных 
принципов, лежащих в основе подобного выбора.  

Будучи важным принципом, благодеяние в области воспроиз-
водства человека должно быть увязано с другими принципами. На-
пример, на основе принципа уважения свободы люди, страдающие 
врожденными недугами, имея на то достаточные основания, обла-
дают правом выбирать подобного себе ребенка. В тех же случаях, 
когда родители в силу каких-то предрассудков не хотят получать и 
использовать доступную для них информацию о генах, способных 
оказать влияние на благополучие их детей, врачи могут убедить их 
использовать эту информацию в процессе принятия решения. 

В некоторых странах использование клонирования и генети-
ческих технологий в целях человеческой репродукции запрещено 
законом. Согласно М. Мамели (16), эти законы носят противоречи-
вый характер. С одной стороны, любое принудительное использо-
вание подобных технологий должно быть исключено. С другой 
стороны, остается вопрос, имеют ли родители, не имеющие воз-
можности иметь детей, гипотетическое право использовать эти 
технологии для реализации своего желания.  

Одни утверждают, что родители вправе не только выбирать, 
иметь детей или не иметь, но и с помощью каких методов решить эту 
проблему. Другие выступают против использования репродуктивных 
технологий, поскольку оно нарушает права новорожденных. Они 
справедливо считают, что в настоящее время применение генетиче-
ских технологий и клонирования в этой области небезопасно и может 
повлечь за собой отклонения в развитии родившихся таким образом 
детей. Однако даже если допустить, что со временем ученые обеспе-
чат надежность подобных технологий, противники этих технологий 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

45 

полагают, что их использование нарушает принцип уважения свободы 
родившихся таким образом людей, поскольку знание о способе своего 
рождения снимает с них полную ответственность за свои поступки. 

Под генетическим выбором понимают изменение по воле ро-
дителей генетических свойств детей. Выбор внешних условий раз-
вития имеет место тогда, когда родители определяют, какое обра-
зование и с помощью каких методов получит их ребенок, какие 
формы поощрения и наказания следует применить в процессе вос-
питания и т.п. Как генетический выбор, так и выбор внешних усло-
вий развития обусловливают фенотип ребенка. Любое свойство 
личности – это результат взаимодействия как генетических факто-
ров, так и условий окружающей среды. Ни одно свойство не опре-
деляется целиком ни генетическими, ни внешними факторами. Же-
лая определенным образом направить развитие своего ребенка, 
родители вправе изменять некоторые внешние факторы его форми-
рования. Мамели считает, что точно так же родители в принципе 
могут изменять генетические факторы развития детей (16, с. 88).  

Серьезные возражения против использования генетических 
технологий и клонирования в репродуктивных целях выдвинул 
Ю. Хабермас (17). Согласно его позиции, люди, родившиеся в ре-
зультате использования генетических технологий, не способны 
чувствовать себя «хозяевами» своей жизни, и, следовательно, они 
не могут нести полной ответственности за свои поступки. Узнав о 
способе своего появления на свет, эти люди приходят к убежде-
нию, что ответственность за их поступки несут не они, а их роди-
тели. Подобное убеждение вступает в противоречие с принципом 
уважения свободы субъекта и подрывает его статус как полноправ-
ного члена морального сообщества. Чтобы быть полноправным 
членом сообщества, субъект должен нести ответственность за свои 
поступки в той же мере, как и остальные, что нельзя, согласно Ха-
бермасу, сказать о людях, родившихся в результате использования 
генетических технологий (там же, с. 42, 78).  

Поступки любого субъекта отчасти обусловлены процессом 
психологического формирования его личностных качеств. Никто 
не несет полную ответственность за этот процесс. Конечно, люди, 
достигнув определенного уровня самосознания, могут пытаться 
изменить какие-то свои личностные черты: привычки, желания, 
убеждения и т.п. Иногда эти попытки оказываются успешными. 
В этом смысле личность несет определенную ответственность за 



I. СТАТЬИ 

 
46 

процесс формирования своего сознания. Однако в данном случае 
трудно говорить о полной ответственности, поскольку многие лич-
ностные качества человека формируются до того периода, когда он 
достигает уровня самосознания. Таким образом, М. Мамели прихо-
дит к выводу, согласно которому факт, что люди, родившиеся в 
результате использования генетических технологий, не могут нести 
полной ответственности за процесс своего психологического фор-
мирования, не означает, что они в меньшей степени ответственны 
за свои поступки, чем другие.  

Согласно Хабермасу, субъект не может быть полностью от-
ветствен за свои поступки, если процесс его формирования обу-
словлен выбором других людей. Одно дело, когда свойства лично-
сти обусловлены естественным сочетанием хромосом родителей, 
другое – когда эти свойства определяются искусственным подбо-
ром генетических качеств. Однако свойства человека, родившегося 
«естественным» образом, во многом зависят от выбора родителями 
внешних условий его развития. Если одни родители способствуют 
развитию в первую очередь физических качеств своего ребенка, 
стремясь вырастить из него, например, успешного теннисиста, то 
другие родители делают акцент на развитии интеллектуальных ка-
честв, пытаясь сформировать из ребенка незаурядного ученого. То, 
что некоторые свойства людей, родившихся в результате использо-
вания генетических технологий, обусловлены сознательным выбо-
ром родителей, не означает, что эти люди менее ответственны за 
свои поступки. Разница между ними и людьми, рожденными «есте-
ственным» путем, заключается в том, что в первом случае выбор 
родителей определяется генетическими факторами, а во втором – 
внешними условиями развития. Однако, согласно Хабермасу, если 
выбор внешних условий развития оказывается обратимым, то гене-
тический выбор – нет. Иными словами, будучи взрослыми, люди 
могут преодолеть нежелательные для них последствия выбора 
внешних условий своего развития. Значительно труднее это сде-
лать в отношении последствий генетического выбора. Напротив, 
Мамели, ссылаясь на биологические и психологические исследова-
ния, подчеркивает, что влияние внешних условий на процесс фор-
мирования, особенно в период раннего детства, может быть необ-
ратимым, в то время как последствия генетического выбора могут 
быть обратимыми (16, с. 89). То есть в отношении обратимости по-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

47 

следствий между внешними и генетическими факторами не суще-
ствует какой-либо асимметрии.  

Хабермас считает, что знание об обстоятельствах своего рож-
дения приводит людей, родившихся в результате использования ге-
нетических технологий, к недооценке самих себя: они не могут 
ощущать себя полноправными членами морального сообщества. 
В ответ сторонники использования генетических технологий приво-
дят возражение, согласно которому ложные убеждения людей не 
могут быть основанием для ограничения их свободы. Вина за по-
добную недооценку ложится скорее на самих этих людей, чем на их 
родителей. Если бы использование клонирования и генетических 
технологий в целях человеческой репродукции стало легальным, то 
некоторые люди, родившиеся в результате этого использования, 
имели бы искушение заявить, что вина за их поступки, в особенно-
сти социально нежелательные, ложится не на них самих, а на их ро-
дителей. Однако и люди, родившиеся «естественным» путем, неред-
ко склонны возлагать ответственность за свои поступки на 
родителей, поскольку именно они выбрали форму их образования и 
воспитания. Но это обстоятельство не может служить основанием 
для того, чтобы запретить родителям выбирать, какое образование 
должен получить их ребенок. Точно так же гипотетическое злоупот-
ребление родителями возможностей генетических технологий не 
должно являться основанием для запрета подобных технологий. От-
каз от ответственности за свои поступки влечет за собой исключение 
из числа полноправных членов сообщества. Любой человек, будь то 
родившийся «естественным» путем или посредством генетического 
вмешательства, вряд ли согласится с подобным положением.  

Противники использования генетических технологий в ре-
продуктивных целях утверждают о том, что подобное использова-
ние нарушает право ребенка на «открытое будущее», в особенно-
сти в тех случаях, когда родители стремятся увидеть в будущем 
ребенке свои собственные черты. Выбор родителей существенным 
образом влияет на «жизненные планы» детей. Если допустить, что 
с помощью генетического вмешательства родители развили у ре-
бенка музыкальные способности, то этот выбор произошел в ущерб 
другим его способностям. В современном плюралистическом об-
ществе, когда у человека существует большой выбор применения 
своих сил, подобное решение родителей действительно существен-
но влияет на жизненные планы ребенка. Другое дело в тоталитар-



I. СТАТЬИ 

 
48 

ном обществе, где человеку бывает трудно реализовать жизненный 
план, выбранный им самим. Практически в любом обществе у раз-
ных людей существуют различия в возможностях реализации жиз-
ненных планов. Дети богатых родителей, как правило, имеют 
больший выбор в реализации своих жизненных планов. Однако 
было бы неверно осуждать бедных людей за то, что они «наруша-
ют» право своих детей на «открытое будущее». 

Мамели приводит следующий пример. Члены одной религи-
озной секты обратились в суд с требованием, чтобы их дети в 14 лет 
прекратили свои занятия в школе за два года до того, как ее заканчи-
вают обычные дети. При этом они ссылались на то обстоятельство, 
что содержание занятий в старших классах школы противоречит об-
разу жизни их религиозного сообщества. На этих занятиях обучают 
не тем навыкам и умениям, которые требуются для полноправного 
члена этого сообщества. И хотя подобное решение родителей суще-
ственным образом влияет на реализацию жизненных планов детей, 
суд удовлетворил их просьбу. Таким образом, родители в своем вы-
боре внешних условий формирования ребенка могут существенным 
образом повлиять на реализацию его жизненных планов. Генетиче-
ский выбор родителей может как ограничить, так и расширить воз-
можности реализации жизненных планов ребенка. Отсюда Мамели 
делает вывод, что в разумных пределах как генетический выбор, так 
и выбор внешних условий формирования ребенка, которые в той или 
иной степени оказывают влияние на реализацию жизненных планов, 
являются оправданными (см.: 16, с. 90–91). Другое дело, что грани-
цы возможностей этого выбора должны быть законодательно опре-
делены обществом.  

Иное возражение противников использования генетических 
технологий в репродуктивных целях связано с пониманием самих 
себя людей, которые могли бы появиться на свет в результате кло-
нирования. Зная об условиях своего рождения, эти люди могли бы 
испытывать чувство, будто их судьба уже «написана». Они как бы 
обречены жить «в тени» своего предшественника. Тем самым на-
рушается принцип уважения их свободы в реализации жизненных 
планов. Сторонники использования генетических технологий счи-
тают, что, зная об условиях своего рождения, люди, которые могли 
бы появиться на свет в результате клонирования, должны, наобо-
рот, восстать против мысли о предопределенности их судьбы и 
сделать все возможное, чтобы самим выбрать свой жизненный 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

49 

путь. Кроме того, общество должно с детства приучать таких лю-
дей к убеждению, что генетическое сходство не означает тождество 
жизненных планов. Вступив в период зрелости, люди, родившиеся 
в результате использования генетических технологий, должны са-
ми решать, идти ли им «по стопам» родителей или выбирать собст-
венный жизненный путь. Например, первый ребенок, родившийся в 
семье правящей династии, неизбежно испытывает на себе ожида-
ния не только родителей, но и всей нации. Люди верят, что насту-
пит момент, когда он будет должен взойти на престол. Однако на 
этом основании трудно обвинить родителей в том, что они нару-
шают его жизненные планы. Точно так же, считает Мамели, ожи-
дания родителей, дети которых появились на свет в результате ис-
пользования генетических технологий, нельзя рассматривать как 
нарушение права на открытое будущее. 

Сторонники использования генетических технологий подчер-
кивают, что с правовой точки зрения необходимо одинаковым обра-
зом рассматривать как генетический выбор родителей, так и выбор 
внешних условий формирования ребенка. Следует способствовать 
здоровым отношениям между родителями и детьми и сводить к ми-
нимуму риск плохого обращения с ребенком, будь то вследствие 
традиционных методов или применения новых технологий. 

В современных условиях здоровье понимается не просто как 
отсутствие болезни, не как состояние полного физического, психи-
ческого и социального бытия человека, а скорее как степень ин-
формированности субъекта. Здоровье предполагает поддержку 
врачей-профессионалов, с одной стороны, и равный доступ паци-
ентов к информации о здоровье – с другой.  

В условиях новой, «генетической» парадигмы Х.-М. Саас 
выделяет следующие три области, нуждающиеся в изменениях как 
научного, так и этического характера: 1) клинические исследования 
в области разработки лекарств; 2) общие медицинские исследова-
ния в области генетики; 3) конкретные исследования в области ге-
нетических заболеваний. В этих обстоятельствах на смену тради-
ционной умеренно-патерналистской модели «информированного 
согласия» приходит модель «информированного контракта» между 
врачом и пациентом (12). 

Известно, что определенные лекарства воздействуют на раз-
ных людей по-разному, вызывая нередко побочные эффекты, а 
иногда и смерть. Точные генетические исследования фармацевти-



I. СТАТЬИ 

 
50 

ческого метаболизма с помощью индивидуальных предписаний 
способны существенно усовершенствовать процесс применения 
лекарств. Опасения, что подобные исследования могут привести к 
генетической дискриминации, необоснованны как с клинической, 
так и с этической точки зрения. Ведь исследования типов крови не 
привели к дискриминации вопреки тому, что некоторые люди об-
ладают редким типом крови и, следовательно, для них труднее 
осуществить процесс переливания крови. Новая модель взаимоот-
ношений между врачом и пациентом – это скорее модель «вариа-
ций», чем модель «нормы» и «отклонения от нормы». Игнорирова-
ние результатов генетических исследований в области 
фармакологии противоречит таким этическим принципам, как «не 
навреди» и уважение свободы субъекта.  

Одна из важных задач медицинской этики – включение в про-
цесс генетических исследований все более широких групп населения. 
Подобное включение способствует более глубокому изучению генома 
человека. Вопрос в том, принимать или не принимать участие в про-
цессе генетических исследований, зависит от этической позиции ин-
дивида и решается им самим. Описание генетических свойств в отно-
шении лекарств, питания, стиля жизни и предрасположенности к 
отдельным заболеваниям лишь способствует благу индивида и его 
семьи. Если бы социальные институты одобрили идею договора меж-
ду учеными-медиками и населением о генетических исследованиях, 
это расширило бы горизонты генетики как науки.  

По мнению Саас, любые модификации традиционной модели 
отношений информированного согласия между врачом и пациен-
том не способствуют благу самого пациента. В рамки этой модели 
не укладываются, например, исследования по генетической пред-
расположенности к раковым заболеваниям. Условия контракта 
предполагают обязательство ученых-генетиков сообщать пациен-
там о результатах своих исследований. Эти условия включают в 
себя изучение генетических свойств пациента, которые могут быть, 
а могут и не быть связаны с его болезнью. Следует учесть, что про-
цесс изучения генетических свойств пациента может занять доста-
точно длительное время. В соответствии с контрактом должны 
быть защищены его человеческие и гражданские права. Пациент 
должен обладать правом выбора: 1) на отказ от предоставления оп-
ределенного рода информации; 2) на то, чтобы отложить принятие 
того или иного решения до получения более точных результатов 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

51 

исследования. В контракте должна быть освещена моральная сто-
рона вопроса о возможностях ознакомления с результатами гене-
тического исследования членов семьи пациента. Таким образом, 
«контрактная модель» четко отражает конкретные права и обязан-
ности как ученых-медиков, так и пациентов. Остается открытым 
лишь вопрос о том, имеют ли право пациенты на моральную и ма-
териальную компенсацию в том случае, если ученые по каким-то 
причинам откажутся от условий выполнения контракта (12). 

Генетические исследования предоставляют новые средства 
изучения условий человеческого существования, новые методы 
борьбы с болезнями. Однако эти средства способны служить не 
только благим, но и порочным целям. Развитие генетики должно 
сопровождаться процессом популярного изложения достижений 
науки среди населения, защитой гражданских и человеческих прав 
пациентов. В этих условиях формируется новый тип солидарно-
сти – солидарность помощи друг другу в преодолении тех или 
иных недугов. Все это требует переосмысления правил взаимоот-
ношений между врачом и пациентом. Саас формулирует следую-
щие положения новой модели «информированного контракта». 
1. Образованные и ответственные люди имеют полное моральное 
право обладать исчерпывающей информацией относительно их ге-
нетических свойств. 2. Ученые-медики не имеют права скрывать 
информацию, касающуюся генетических свойств пациентов: они 
обязаны разъяснять пациентам суть этой информации. 3. Ученые-
медики в своей деятельности должны руководствоваться «невиди-
мым контрактом доверия», делая все возможное в интересах здоро-
вья пациентов. 4. Государственные институты должны обеспечи-
вать защиту человеческих и гражданских прав пациентов; этика в 
области генетических исследований должна основываться на прин-
ципах открытого доступа к информации и образованию (12). 

Рождение овцы Долли, первого клона среди млекопитающих, 
положило начало дискуссиям среди не только ученых, но и пред-
ставителей общественности о возможности и желательности по-
добных технологий. Причем непрофессионалы играли важную 
роль в подобных дискуссиях, получивших широкое отражение на 
страницах периодических газет и журналов. С самого начала уче-
ные ставили перед собой цель исследовать необратимость измене-
ний генетического материала отдельных клеток, взятых от взрос-
лых животных. В 1950–1960-е годы генетические эксперименты 



I. СТАТЬИ 

 
52 

были произведены над земноводными, в 1970-е – над мышами, в 
1980-е – над овцами и, наконец, в 1990-е – над обезьянами. Эти 
эксперименты подтвердили, что в ходе их проведения гены претер-
певают обратимые изменения. 

Долли была выращена из клеток ткани шестилетней овцы. 
Затем эти клетки были смешаны с неоплодотворенными яйцами. 
Из 276 оплодотворенных яйцеклеток лишь 29 развивались нор-
мально. В конечном итоге была получена лишь одна особь. Появ-
ление Долли открыло революционные перспективы для биологиче-
ского конструирования животных. Силами ученых Рослинского 
института была предложена новая технология получения генетиче-
ски модифицированных животных. Если технология на клеточном 
уровне обеспечивала воспроизводство лишь 2–3% из общего коли-
чества оплодотворенных клеток, то новая технология на ядерном 
уровне давала более успешные результаты производства генетиче-
ски модифицированных животных. 

После успешного эксперимента с Долли ряд научных лаборато-
рий начал разработку различных применений клонирования живот-
ных. Успешно были получены клоны таких животных, как козы, ко-
ровы и обезьяны. В настоящее время исследуется вопрос о том, все ли 
виды животных подлежат клонированию. В ходе научных исследова-
ний было выявлено, что чужеродная ДНК может быть «встроена» в 
структуру генома без какого-либо нарушения генетических связей.  

В процессе клонирования животных ученые ставят перед со-
бой следующие научные цели. 1. Генетически модифицированные 
овцы, коровы и козы могут быть использованы в качестве биореак-
торов для производства содержащегося в молоке человеческого 
протеина. 2. Органы клонов свиньи могут служить целям ксе-
нотрансплантации при лечении безнадежно больных людей. 
3. Трансгенные образцы животных могут служить необходимым 
материалом для исследования методов лечения человеческих бо-
лезней. 4. В ходе клонирования могут быть созданы образцы до-
машних животных, по тем или иным качествам превосходящие 
имеющиеся породы. Эти результаты могут быть успешно исполь-
зованы в области сельского хозяйства. Таким образом, генетиче-
ское клонирование животных находит свое применение не только в 
области медицины, но и в сфере промышленной биотехнологии. 

Однако развитие биоинженерии порождает целый ряд этиче-
ских проблем. Так, клонирование способно разрушить устойчивость 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

53 

вида, нанести урон адаптивным механизмам, сформировавшимся в 
процессе эволюции. Возникает вопрос: имеет ли человек моральное 
право претворять в жизнь результаты биотехнологических исследо-
ваний с их непредсказуемыми последствиями во имя технического 
прогресса или предполагаемой экономической выгоды?  

Некоторые философы, опираясь на положение о том, что жи-
вотные имеют статус моральных субъектов, считают, что их нельзя 
использовать в качестве средства для осуществления человеческих 
целей. На этом основании указанные философы выступают против 
клонирования животных. Другие полагают, что люди могут ис-
пользовать животных в качестве испытуемых в научных исследо-
ваниях с учетом некоторых ограничений. Эти ограничения выра-
жаются в том, что: 1) цели по своим перспективам должны 
существенно превосходить затраты; 2) проведение данных экспе-
риментов не имеет иной альтернативы; 3) страдания животных 
должны быть сведены до минимума.  

Революция в генетике изменила сам образ жизни человека. 
С помощью генетики человек способен решить проблемы своего 
пропитания. Вместе с тем последствия применения генетики необ-
ратимы: создавая генетически измененный вид животного или рас-
тения, человек делает это навеки. Основная этическая задача, 
стоящая перед обществом, – свести к минимуму потенциальный 
вред от этих исследований без объявления моратория на них. В на-
стоящее время людей беспокоит то обстоятельство, что новая тех-
нология может оказаться враждебной, безличностной и непонятной 
для простых смертных.  

На базе ДНК каждый человек имеет от 3 млн. до 6 млн. раз-
личий. Эти различия лежат в основе его индивидуальности. Эти 
различия обусловливаются не только генетическими факторами. 
В этой связи возникает опасность «генетического детерминизма», 
согласно которому генетически обусловлены больше факторов, чем 
есть на самом деле.  

В будущем знание в области генетики будет иметь далеко 
идущие этические, правовые и социальные последствия. Информа-
ция в этой области касается всей семьи, и диагноз в отношении од-
ного человека имеет прямые следствия для всех членов семьи. 
Поздно спорить о том, запретить научные исследования в этой об-
ласти или нет. Основной вопрос сводится к тому, как контролиро-
вать этот процесс, чтобы он принес наибольшую пользу людям.  



I. СТАТЬИ 

 
54 

Однако прогресс генетики имеет свою обратную сторону. 
Обнаруженные за последнее время побочные явления в области 
клинических испытаний свидетельствуют о серьезных недостатках, 
касающихся как самих исследований по генной терапии, так и кон-
троля этих исследований со стороны общественности (прежде все-
го в лице этических комитетов) (4). 

В области генной терапии предполагалось сходство между 
предклиническими и клиническими результатами исследований. 
Иными словами, свойства вирусов, наблюдаемых на опытах с обезь-
янами, традиционно экстраполировали на человека. Однако в по-
следнее время выяснилось, что вирусы проявляют патогенные свой-
ства только по отношению к определенным видам живых существ. 
Другими словами, свойства, обнаруженные в исследовании, напри-
мер, обезьян, можно экстраполировать на человека лишь с той или 
иной степенью вероятности. Так, в процессе испытаний у троих из 
восемнадцати пациентов обнаружились побочные явления, в то вре-
мя как при исследовании обезьян таких явлений обнаружено не бы-
ло (4). Таким образом, в области генной терапии требуется индиви-
дуальное исследование иммунной системы каждого пациента. 

Очевидно, что отношения между ученым-исследователем и 
испытуемым отличаются от отношений между врачом и пациентом. 
Это отличие обусловлено разными интересами. Если непосредст-
венной целью врача является лечение пациента, то целью ученого 
выступает поиск новых терапевтических средств, что лишь опосре-
дованно связано с благом пациента. Более того, отношения между 
ученым и испытуемым носят более сложный характер, поскольку на 
результат исследования могут оказывать влияние внешние факторы, 
такие, как финансовая выгода или слава, спонсоры, с одной стороны, 
или родственники испытуемого – с другой. В то же время ответст-
венность за здоровье пациента, независимо от его информированно-
го согласия, лежит на ученом-испытателе. Согласно Хельсинкской 
декларации Всемирной медицинской ассоциации, «ответственность 
за человека должна всегда возлагаться на лицо, обладающее меди-
цинской квалификацией, и никогда на субъекта, принимающего уча-
стие в исследовании в качестве испытуемого, даже если он и дал на 
это исследование свое согласие» (4, с. 496).  

Однако с развитием медицинских технологий характер от-
ветственности врача или исследователя меняется. Медицина на 
всех уровнях становится в настоящее время все более групповым 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

55 

видом деятельности. Врачи работают совместно с медицинскими 
сестрами, нянями и представителями других связанных с медици-
ной профессий. Врач все более становится безличностным гаран-
том обеспечения медицинской помощью. Этому способствует все 
более возрастающий технологический характер современной ме-
дицины. Личность врача или ученого-исследователя оказывается 
менее значимой по сравнению с возможностями технологии, кото-
рые он (или его команда) использует. 

Отношения между исследователем и испытуемым нельзя 
рассматривать как договор между равными сторонами. Свое здоро-
вье испытуемый полностью доверяет ученому-исследователю. 
В этих отношениях факт уязвимости испытуемого накладывает на 
исследователя большую моральную ответственность. Между испы-
туемым и ученым невозможны «нейтральные», «незаинтересован-
ные» отношения. Вместе с тем здоровье пациента по определению 
не является главной целью исследования, и соединение интересов 
ученого и испытуемого часто становится результатом компромис-
са. Оказать помощь испытуемому в принятии им информированно-
го согласия на участие в исследовании способен независимый штат 
квалифицированных людей (психологов, социальных работников и 
т.п.). Иными словами, чтобы полностью реализовать право испы-
туемого на информированное согласие, требуются независимые 
этические комитеты. 

Конфликт интересов может возникать в том случае, если 
ученый А, участвующий в качестве члена этического комитета в 
оценке исследования другого ученого Б, через определенный про-
межуток времени представляет уже свои результаты исследования 
этическому комитету, членом которого является ученый Б. «Сооб-
щество специалистов в области генной терапии растет, медицин-
ские ресурсы ограничены, научное открытие кажется все ближе и 
ближе, и на первый план выходят такие факторы, как деньги и сла-
ва» (4, с. 498). Согласно конкретным исследованиям, 94% случаев 
побочных эффектов в области исследований по генной терапии 
было скрыто от общественности. Рыночные законы издательской 
деятельности не позволяют публиковать факты, касающиеся не-
удач в области генной терапии: слишком много денег вложено в 
эту отрасль крупными биотехнологическими компаниями. В силу 
конкуренции между ними исследования с одним и тем же резуль-
татом проводятся несколько раз. Таким образом медицинские ре-



I. СТАТЬИ 

 
56 

сурсы расходуются впустую или, по крайней мере, нерационально. 
Подобных негативных факторов можно было избежать, если бы 
имела место открытая дискуссия, посвященная острым вопросам 
развития науки в данной области. 

В любом исследовании природа инструмента оказывает влия-
ние на природу получаемой с помощью него информации. Генетиче-
ский материал с помощью технологии превращается в информацию, 
а эта информация становится средством предотвращения болезни.  

Технология, которая выходит за рамки простого выявления 
молекулярной информации, может составлять угрозу для целост-
ности бытия. Угроза возникает там и тогда, где и когда появляется 
намерение облагодетельствовать человечество. Это намерение мо-
жет подкрепляться идеей, согласно которой то, что считается «пра-
вильным» (действительным, точным), не обязательно является «ис-
тинным» (уместным, значимым). Хотя риск появления болезни и 
сама болезнь – это разные вещи, пациенты, которые знают о своей 
подверженности тому или иному заболеванию, могут чувствовать, 
что болезнь уже начала развиваться в их организме. Когда пред-
расположенность к заболеванию выявлена в процессе генетических 
исследований, потенциально свободные индивиды могут превра-
щаться в потребителей медицинской технологии, жизнь которых 
целиком зависит от этой технологии.  

Природа взаимоотношений между врачом и пациентом по-
нимается как сочетание трех элементов: 1) факт болезни; 2) акт 
профессиональной оценки; 3) медицинский акт (5, с. 260).  

Когда болезнь обнаружена, отношения между врачом и паци-
ентом направлены на то, чтобы восстановить здоровье последнего. 
«Акт профессиональной оценки» – это объявление врача о том, что 
он способен предложить пациенту адекватные методы выявления и 
лечения болезни. Однако люди могут стремиться к тому, чтобы 
пройти генетическое исследование и в отсутствии болезни. По-
следствия «медицинского акта» в виде генетического исследования 
могут привести к «факту болезни» нормально чувствующего себя 
индивида. Хотя этот индивид и чувствовал себя прежде здоровым, 
он может воспринимать себя менее здоровым после того, как он 
получил информацию о своей генетической предрасположенности 
к развитию той или иной болезни. Ощущение болезни можно рас-
сматривать как угрозу целостности человека. Эта угроза способна 
вызывать у человека чувства изоляции и одиночества.  



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

57 

Характеристики человеческого бытия определяют моральные 
границы взаимоотношений между врачом и пациентом. Свободный 
индивид делает свой выбор в пользу того или иного метода лече-
ния на основании адекватной информации о риске, связанном с 
этим методом. Согласно принципу уважения свободы, врачи долж-
ны в той или иной степени посвящать пациента в процесс принятия 
решения о выборе метода лечения. Моральные обязательства воз-
никают из соглашения, заключенного между врачом и пациентом. 
Важнейшим из этих обязательств является достижение взаимного 
уважения. Врач может совершать те или иные действия на благо 
пациента только в том случае, если они основаны на взаимном со-
гласии. В процессе генетических исследований информированное 
согласие достижимо тогда, когда известны риск и последствия зна-
ния о риске того или иного заболевания. Согласие на проведение 
исследования, последствия которого не вполне известны, не может 
основываться лишь на взаимном уважении врача и пациента. Если 
подобное согласие и достигнуто, то в основе его лежит глубокий 
дисбаланс в знании между врачом и пациентом. Когда все отрица-
тельные последствия исследования неизвестны, согласие на его 
проведение, основанное на взаимном доверии, трудно достижимо, 
поскольку при этом нарушается основной этический принцип «не 
навреди». Фундаментальная угроза целостности бытия человека 
существует тогда, когда ученые обладают знанием о предполагае-
мой пользе проводимого исследования в отсутствии знания о по-
тенциальном вреде от него. 

Любой индивид хотел бы ограничить доступ посторонних к 
собственной генетической информации. Люди – социальные суще-
ства, их существование обусловлено отношениями с другими 
людьми. Полученная в процессе исследования генетическая ин-
формация способна оказать существенное влияние на других чле-
нов семьи. Результаты этих исследований представляют общест-
венный интерес с точки зрения будущих поколений. Все это может 
послужить обоснованием для социального использования, накоп-
ления и хранения генетической информации. Предполагаемая со-
циальная польза генетических исследований может привести к то-
му, что интересы отдельного индивида будут принесены в жертву 
интересам общества. Угроза целостности бытия человека может 
возникнуть тогда, когда генетическая информация превратится в 
предмет потребления: информация накоплена, каталоги генетиче-



I. СТАТЬИ 

 
58 

ской информации собраны в архив, доступные для будущих иссле-
дований. Так, реализация проекта генома человека включает в себя 
информацию о генетических кодах, средства для биотехнологий и 
исключительные права на частный или общественный консорциум. 
Если отдельная генетическая информация представляет реальность 
фрагментарно, то геном человека создает фундамент для будущих 
исследований, таких, как развитие генной терапии. Генетика спо-
собна «бросить» всех людей, и больных, и здоровых, «в объятия» 
системы медицинского обслуживания. 

Результат генетического исследования – это репрезентация 
человеческого потенциала как определенного порядка микромоле-
кул. Если правильный порядок означает здоровье, то неправильный 
указывает на возможность того или иного заболевания. Однако 
точность не гарантирует истинность, поскольку истина предпола-
гает глубокое и полное понимание реальности. Целостность бытия 
человека оказывается под угрозой, когда при применении меди-
цинской технологии перспектива пациента остается неясной. Хотя 
результаты генетических исследований способны давать адекват-
ную информацию, однако эти результаты не приближают людей к 
пониманию того, кто они есть и кем они способны стать. Если ге-
нетические исследования станут основным способом познания 
природы человека, то при этом вне поля зрения оказываются дру-
гие пути познания и ограничивается познание истины.  

Генетические исследования способны представлять угрозу 
целостности бытия как медицинских работников, так и пациентов. 
И те и другие могут ошибаться в своем выборе, возлагая надежды 
на особые возможности генетики изменять обычную практику. 
Ведь генетическая информация о предрасположенности пациента к 
той или иной болезни может быть получена в отсутствии соответ-
ствующих методов лечения этой болезни.  

Ценность человеческой целостности может оказаться менее 
значимой, чем ценность технологии. Примером того, как одна тех-
нология используется для улучшения другой технологии, является 
проект генома человека. В 1988 г. директор этого проекта Фрэнсис 
Коллинз утверждал, что приоритетом является развитие генетиче-
ских технологий: на основе этих технологий возможна реализация 
всех остальных целей проекта. И. Джиарелли считает, что подоб-
ное утверждение ставит технологию выше такой ценности, как 
идентичность субъекта. 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

59 

Подвергая критическому анализу перспективы генетических 
исследований, Джиарелли выдвигает такой принцип медицинской 
этики, как «сохранение целостности бытия человека». Этот принцип 
призван обеспечить пациентам безопасное существование. Тот, кто 
стремится сохранить целостность бытия, убежден в ценности един-
ства человека как личности. Биоэтические принципы благодеяния, 
«не навреди», уважения свободы и справедливости достаточны в 
процессе обычных клинических исследований, таких, как биохими-
ческий анализ или томография. В рамках обычных исследований 
медицинские работники могут соотносить пользу и вред как извест-
ные составляющие оценки. В тех случаях, когда все последствия 
применения медицинской технологии неизвестны и некоторые из 
этих последствий способны составлять угрозу целостности челове-
ческого бытия, этические ценности должны преобладать над сооб-
ражениями пользы. В рамках генетических исследований известные 
биоэтические принципы должны быть дополнены новым, направ-
ленным на поддержку целостности человеческого бытия. Этот но-
вый принцип тесно связан с остальными, поскольку, «когда сохраня-
ется целостность бытия индивида, принципы благодеяния, “не 
навреди”, свободы и справедливости могут только приветствовать-
ся» (5, с. 263).  

Абсолютную ценность генетических исследований нельзя 
определить традиционным путем соотнесения пользы и вреда, как 
это предлагают сторонники утилитаристкой этики. Необходим 
дифференцированный подход к определению блага. Такие этиче-
ские принципы, как благодеяние, «не навреди», свободы и спра-
ведливости, необходимы, но недостаточны в решении проблем, 
связанных с генетическими исследованиями. Эти принципы недос-
таточны, чтобы предотвратить угрозу целостности бытия человека. 
Появление генетических тестов призывает медицинских работни-
ков сохранить целостность человеческого бытия. «Медики не 
должны низводить пациентов до существ, состоящих из молеку-
лярных элементов, вместе с тем признавая, что генетика в настоя-
щее время тесно связана со здоровьем человека» (5, с. 265). 

Генетические исследования тесно связаны с такими этиче-
скими принципами, как уважение свободы и справедливости. 
С одной стороны, люди могут рассматривать полученную в этой 
области информацию как руководство к обнаружению и лечению 
генетических заболеваний и уменьшению страданий больных лю-



I. СТАТЬИ 

 
60 

дей. С другой стороны, не исключено, что некоторые могут вос-
пользоваться этой информацией с целью «совершенствования» че-
ловеческих талантов и искоренения «дефектных» фенотипов. Од-
нако уравнивать таланты и наделять каждого максимальным 
потенциалом не является целью как биологии в целом, так и гене-
тики, в частности, так как осуществление подобных задач не вхо-
дит в компетенцию науки в целом. Моральные проблемы, связан-
ные с проектом генома человека, напоминают о том, что человек 
есть нечто большее, чем носитель генетических свойств. Человек – 
существо социальное, он является членом семьи, общества, нации.  

Сторонники тщательного генетического исследования эм-
брионов человека указывают на то, что нет ничего плохого в полу-
чении всесторонней информации о будущем человеке, в особенно-
сти, когда речь идет об улучшении качества жизни. Однако в 
данном случае встает острый моральный вопрос о критериях нор-
мы и патологии и о том, кто возьмет на себя ответственность выно-
сить об этом окончательное суждение. Наука обнаруживает широ-
кий спектр отношений между фенотипом и генотипом, и задача 
ученых – выявить тонкое различие между болезнью, дисфункцией 
и отсутствием способности. Человеческое сообщество не может 
процветать, если люди останутся безучастными к страданиям дру-
гих и не будут терпимы к различиям человеческих способностей. 

В рамках принципа справедливости не отвергается ценность 
человеческой личности как социально независимой единицы. Хотя 
социальная справедливость может лишь частично осуществляться в 
реальности, этот идеал достоин своего воплощения, сохраняя свои 
особенности в каждую историческую эпоху. В обществе, где свобода 
индивида существует отдельно от социальной ответственности, сами 
люди оказываются изолированными от социальных ценностей. 

Личность представляет собой не средство, а цель, она сама 
несет моральную ответственность за развитие собственного потен-
циала. Генетика способна лишь определить границы человеческих 
возможностей. Справедливость начинается там, где несправедли-
вость рассматривается всерьез. Социальное благо возможно лишь в 
обществе, где существует свободный выбор. Уважение достоинст-
ва человеческой личности требует признания социальной природы 
человека. Раскрытие генетического портрета человека способно 
повлиять на то, как он оценивает себя и окружающих, а также вне-
сти свои коррективы в трактовку понятия личности. 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

61 

Э.Л. Бойд (3) призывает избегать крайностей биоредукцио-
низма, низводящего человеческую личность к простой сумме гене-
тических элементов. Разнообразие генетических признаков сущест-
вует независимо от мечты о генетическом совершенстве. В данном 
случае важно сохранить баланс между благом отдельного индивида 
и благом общества. Вопрос о том, что именно является «благом», 
лежит за пределами биологической науки. Биотехнология – это про-
дукт творческих усилий многих ученых, однако ее применение зави-
сит от моральной ответственности человечества в целом. 

Вовлечение генетиков в вопросы репродуктивности рода 
способно открыть путь для иных моделей будущего. Однако эти 
модели покрыты пеленой неизвестности. Биотехнические иннова-
ции способны внести генетические изменения в человеческую на-
следственность. Некоторые специалисты указывают на цифру в 
семь поколений. Это обстоятельство не может не накладывать оп-
ределенные ограничения на действия современных ученых. При 
этом следует учитывать этический принцип «не навреди». 

Реальность такова, что люди оказываются «выключенными» 
из этического измерения. Люди – это все те, кто не относится к 
экспертам от генетики. Согласно правилу информированного со-
гласия, в процесс компетентного обсуждения должны быть вклю-
чены все заинтересованные лица. Этика – это диалог, в рамках ко-
торого есть место для перспективы, ценностей, взглядов, на основе 
которых строится понимание реальности. Новые взгляды должны 
выноситься на суд общественности и быть предметом широкого 
обсуждения. Время и место для технократических моделей буду-
щего должны быть локализованы.  

Преимущества генетики для простых людей опосредованы 
армией экспертов. Консультанты от генетики не просто описывают 
клиентам генетическую реальность, они создают эту реальность и 
тем самым радикально меняют представление о будущем. В вопро-
сах медицины консультанты вместо диалога фактически формиру-
ют мнение пациентов. В данном случае речь идет не об информи-
рованном согласии пациента, а скорее о манипуляции его мнением. 
Проблема евгенического давления со стороны консультантов-
генетиков заключается в том, что при этом нарушаются принципы 
уважения свободы и целостности человека. Сторонники евгеники 
пользуются тем, что фокусируют внимание на жизни плода, а этот 
аспект не подпадает под нормы законодательства большинства раз-



I. СТАТЬИ 

 
62 

витых стран. Поскольку представители генетики до сих пор не 
предложили позитивного решения проблемы плода с анормальным 
развитием, для них остается единственный путь – избавление от 
такого плода. Акцентируя внимание на таких аспектах, как функ-
ционирование плода и женского организма, представители евгени-
ки маскируют социальные проблемы научными изысканиями. 

Развитие медицинской генетики обусловливается идеей че-
ловеческого совершенства, достигаемого в процессе эволюции и 
благодаря не столько моральным, сколько технологическим факто-
рам. Согласно представителям «генетического перфекционизма», 
геном человека – это совершенное синтетическое целое. И хотя это 
целое не отражает генетический профиль ни одного конкретного 
человека, именно этот профиль объявляется нормой, на основе ко-
торой оцениваются генетические свойства всех людей. Все это ока-
зывается реальным воплощением платоновской «идеи» на земле. 
Разница заключается лишь в том, что в роли платоновских фило-
софов-правителей выступают медики.  

Согласно сторонникам евгеники, от всех слабых следует из-
бавляться. Д. Тэрнбал убежден, что по отношению к подобному на-
силию требуется твердая этическая позиция. Самое эффективное 
средство в борьбе с насилием – это назвать и описать его. Важным 
условием в борьбе с ним является атмосфера этической открытости, 
когда научные достижения соотносятся с соблюдением этических 
принципов. Интересы «общества в целом» вступают в противоречие 
с признанием Декларацией ООН (1975) людей с ограниченными 
возможностями иметь право на уважение и человеческое достоинст-
во. Тэрнбал не разделяет позицию, согласно которой представители 
генетики должны защищать интересы семьи и общества в целом, 
опираясь на положение о том, что отдельные лица и человеческие 
качества обладают большей ценностью, чем другие (15). 

Тэрнбал считает, что «генетическая революция в медицине» – 
это скорее миф, чем реальность, по крайней мере, для ближайшего 
будущего. «Люди в действительности не нуждаются в генетической 
революции, создающей евгеническое мировоззрение и евгенические 
последствия» (15, с. 865). Будущее евгеники – это будущее, в кото-
ром ресурсы перераспределяются: в ущерб социальной поддержки 
людей с ограниченными возможностями и в пользу генетических 
исследований, призванных избавиться от этих людей. Альтернатива 
этому будущему – развитие медицинских исследований, способст-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

63 

вующих реабилитации людей с ограниченными возможностями. Это 
будущее, в рамках которого наука гуманизируется и признается, что 
болезни свойственны природе человека. 

Сходную позицию занимает М. Маклин (8), указывая на то, 
что современное развитие биотехнологии вызывает определенное 
беспокойство. Оно связано с тем, что растущее могущество в этой 
области оставляет человеческой эволюции и судьбе отдельного ин-
дивида слишком мало выбора. Политика государства в области 
науки лишает людей возможности рационального дискурса. Более 
того, наука становится политикой. Со времен рождения клона овцы 
Долли формируется убеждение, что наука находится в долгу перед 
развивающейся технологией. Складывается императив, согласно 
которому то, что в силах создать человек, является неизбежным. 
Наука перестает быть для людей предметом этики. Заклинание «то, 
что мы можем, обязательно свершится» ограничивает возможности 
критического мышления и морального воображения. Маклин ут-
верждает и о том, что возможное не тождественно неизбежному. 

Таким образом, в области генетических исследований необ-
ходимо учитывать как принцип уважения свободы, так и принцип 
уважения целостности субъекта. 

 
2. Этические проблемы в области репродукции человека 

 
2.1. Этические проблемы прерывания беременности 
 
В вопросе о возможных сроках прекращения беременности 

важную роль играет определение статуса эмбриона человека. Если 
принять положение, что уже на ранних стадиях своего развития 
зародыш представляет собой человеческое существо, то избавление 
от него нарушало бы принцип целостности субъекта. Сторонники 
«либеральной», или секулярной, позиции в этом вопросе, пред-
ставляющие, в частности, феминистское движение, отрицают в за-
родыше, находящемся на ранней стадии своего развития, признаки 
морального существа. Тем самым они отстаивают право женщины 
на прекращение беременности на этой стадии. Представители 
«консервативной» точки зрения, совпадающей во многом с позици-
ей религиозной философии, считают, что зародыш представляет 
собой моральное существо практически с момента зачатия.  



I. СТАТЬИ 

 
64 

Так, А. Холланд указывает, что само понятие «ранний заро-
дыш» отрицает то, что человеческое существо как таковое берет 
свое начало с момента зачатия. Данное отрицание, несущее с собой 
существенные моральные последствия, основывается на двух прин-
ципиальных аргументах. Согласно первому из них, ранний зародыш 
лишен качеств, присущих человеческому существу. Однако, с точки 
зрения А. Холланд, этот аргумент опирается на неверное представ-
ление о самом человеке. Согласно второму аргументу, ранний заро-
дыш лишен индивидуальных человеческих черт: это лишь «сово-
купность клеток». В ответ на это утверждение встает вопрос: как 
простая совокупность клеток может превратиться в индивида, кото-
рый не является простой совокупностью клеток? Представители 
молекулярной биологии в состоянии идентифицировать отдельные 
клетки человеческого зародыша. Кроме того, второй аргумент стал-
кивается с серьезными логическими трудностями в попытке объяс-
нения феномена двойняшек: в данном случае нарушается принцип, 
согласно которому два индивида одного и того же вида не могут за-
нимать одно и то же место в одно и то же время. Получается, что 
первые две недели двойняшки составляют как бы единую жизнь и, 
следовательно, единое человеческое существо (6).  

Отсюда Холланд делает вывод, что разделять такие понятия, 
как «ранний зародыш» и «человеческое существо», неправомерно. 
Следовательно, человеческое существо берет свое начало с момен-
та зачатия. В свете вышеизложенного любые эксперименты над 
ранними зародышами не могут иметь морального оправдания. 
Нельзя скрывать от самих себя факт, что, экспериментируя над за-
родышем человека, человек экспериментирует над моральным су-
ществом. Само понятие «ранний зародыш» метафизически дву-
смысленно. «Существует лишь одно понятие “человеческого 
существа” – биологическое. Человеческое существо – это лишь жи-
вой организм вида Homo sapiens» (6, с. 309). 

Некоторые представители биоэтики утверждают, будто факт 
образования близнецов на ранних стадиях развития плода под-
тверждает положение о том, что эмбрион человека не обладает мо-
ральным статусом. Подобная идея служит для этического обосно-
вания абортов, контрацептивных средств, исследования эмбриона и 
т.п. К. Мант считает, что образовавшиеся близнецы не соответст-
вуют «оригиналу» так же, как не соответствуют ему появившиеся 
после деления клетки амебы или после разрезания черви. Сущест-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

65 

вует разница между появлением близнецов и процессом копирова-
ния. Близнецы нередко возникают менее чем из половины клеток 
эмбриона и начинают свое независимое развитие. Таким образом, 
делимость – это способность живого существа делиться на части 
так, что новые существа того же вида продолжают, а исходное пре-
кращает свое существование (9).  

Обладание этим свойством не означает наличие или отсутст-
вие у существа морального статуса. Если предположить, что нор-
мальные взрослые люди обладали бы способностью делимости, они 
все равно сохраняли бы моральный статус. Если бы через сотни лет 
эволюция привела к тому, что некоторые люди размножались бы 
путем деления, это свойство не мешало бы им оставаться людьми.  

Некоторые связывают неделимость с уникальностью. Эмбрион 
может быть уникальным человеческим существом, которое с возник-
новением близнецов делится на два других уникальных человеческих 
существа и тем самым прекращает свое существование. Предполо-
жим, что нормальный взрослый человек, будучи результатом клони-
рования, не является уникальным. Этот факт вовсе не означал бы, что 
он не должен обладать моральным статусом и что его можно мучить 
или убивать. К. Мант приходит к выводу, что присущее человеческо-
му эмбриону свойство делимости вовсе не отрицает у него наличие 
морального статуса и не снимает запрет на убийство (9). 

Сторонники абортов, опираясь на идеологию феминизма, 
ссылаются на то, что прекращение беременности – это желание 
самой пациентки. Однако это желание должно согласовываться с 
точкой зрения медиков, где следует учитывать интересы как роже-
ницы, так и плода. С позиций медицинской этики необходимость 
должна основываться на праве информированного выбора. Таким 
образом, необходимость отнюдь не тождественна желанию. С по-
зиции этики социальной ответственности люди должны поступать 
таким образом, чтобы их действия согласовывались с общеприня-
тыми моральными принципами и чтобы последствия этих действий 
были предсказуемы и были во благо общества и его членов.  

Сторонники оправдания аборта на ранних стадиях развития 
плода используют следующие аргументы. Во-первых, этот акт ут-
верждает принцип уважения свободы взрослого субъекта. Во-
вторых, плод на ранней стадии своего развития нежизнеспособен. 
В-третьих, этот плод лишен многих черт, присущих зрелому инди-
виду. В-четвертых, аборт допустим и на поздних стадиях развития 



I. СТАТЬИ 

 
66 

плода, если врачи установили, что плод имеет аномалии развития 
центральной нервной системы и, следовательно, не обладает мо-
ральным статусом личности. Рождение детей с физическими недос-
татками порождает не только этические проблемы, но и такие, как 
стоимость и качество жизни, возможности семьи и общества по уходу 
за пациентом и т.п. Медицинское решение по поводу новорожденного 
всегда основывается на неполном знании о будущем, а также на том 
неизбежном факте, что другое лицо или группа лиц должны при-
нять решение по поводу судьбы новорожденного. 

Беременная женщина и врач несут моральную ответствен-
ность за благополучие плода, в то время как врач несет также от-
ветственность за благополучие женщины. Если на определенной 
стадии своего развития плод обретает моральный статус, то окру-
жающие должны уже учитывать его интересы как будущей лично-
сти. По мере развития плода ответственность взрослых людей за 
его судьбу возрастает: они должны избегать любых действий, на-
правленных в ущерб будущему ребенку.  

Некоторые последователи социальной концепции морали свя-
зывают статус плода лишь с его социальной ролью. Однако вряд ли 
можно согласиться с положением о том, что социальную роль ребе-
нок обретает лишь с появлением на свет. То обстоятельство, что 
мать в период беременности устанавливает с плодом разнообразные 
контакты, увеличивает вероятность благополучных родов. Беремен-
ная женщина может совершать поступки, которые положительно 
или отрицательно сказываются на здоровье будущего ребенка. Она 
способна проявлять заботу о здоровье ребенка, отказавшись от куре-
ния и употребления спиртных напитков, используя в пищу экологи-
чески чистые продукты и будучи осторожной в выборе медикамен-
тов. Таким образом, факт появления ребенка на свет не является 
водоразделом между существом, обладающим моральным статусом, 
и не обладающим таковым. Подход с точки зрения социальной роли 
оказывается слишком узок: он указывает лишь на сходство, сущест-
вующее между ребенком и взрослым человеком. Вместе с тем нор-
мальный ребенок обладает определенными чертами сходства с 
взрослым человеком, такими, как жизнеспособность, чувствитель-
ность, потенциальное самосознание, внешность, и т.п. 

Сторонники «либерального», или секулярного, подхода вы-
деляют определенные критерии определения морального статуса 
плода. Так, обладать самосознанием достаточно для того, чтобы 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

67 

обладать правом на жизнь. Человек, обладающий самосознанием, 
является целью самой по себе, поскольку он способен ставить пе-
ред собой цели, основанные на рациональном выборе и общепри-
нятых ценностях. Индивид, способный отвечать за свои поступки, 
требует к себе морального уважения. Такого же уважения требуют 
к себе и представители иных цивилизаций, если они существуют и 
обладают самосознанием.  

Другим критерием обретения морального статуса считается 
способность плода к чувствительности, т.е. умение ощущать и вос-
принимать окружающий мир. Существо, способное ощущать боль 
и испытывать чувство удовольствия, имеет право на жизнь. Разли-
чие между плодом, обладающим способностью к ощущению, и не 
обладающим таковым, заключается в том, что последний не имеет 
моральных интересов.  

Плод становится жизнеспособным, когда он в состоянии 
жить вне материнского лона, хотя бы с помощью искусственной 
поддержки. Жизнеспособность – это такая ступень, когда плод спо-
собен к интенсивному развитию. Во-первых, жизнеспособный плод 
не может быть подвергнут аборту. Во-вторых, в интересах жизне-
способного плода возможно медицинское вмешательство в орга-
низм матери. 

При этом выделяются два аспекта понятия личности. Первый 
из них – нормативный – включает в себя полный моральный статус 
личности: совокупность прав, включая и право на жизнь. Второй 
аспект, дескриптивный, заключается в обладании самосознанием и 
связанными с ним качествами: владением речью, способностью к 
рациональным мыслям и поступкам, обладанием моральными цен-
ностями. Тот, кто обладает самосознанием, является личностью в 
обоих смыслах этого слова. Индивиды, владеющие свойством само-
сознания, обладают и моральным статусом. Эмбрион, плод и младе-
нец не являются личностями в дескриптивном смысле, однако их в 
определенной степени можно наделить моральным статусом (14). 

К вопросу о моральном статусе плода сторонники секулярно-
го подхода применяют утилитаристский метод. Во-первых, это по-
зволяет избежать необходимости обоснования общей концепции 
«морального договора». Во-вторых, при этом не требуется обосно-
вания исходных положений консеквенциализма и утилитаризма, 
поскольку придерживаться отдельных положений этих учений 



I. СТАТЬИ 

 
68 

можно, не обращаясь к его исходной посылке о том, что вся мораль 
сводится к консеквенциалистским выводам. 

Обязательство поступать милосердно опосредовано мораль-
ным статусом плода. Чем выше моральный статус плода, тем силь-
нее указанное обязательство. Когда плод обретает моральный ста-
тус, мать должна поступать по отношению к нему, исходя из 
принципа благодеяния: в частности, операция аборта была бы по 
отношению к нему этически неоправданной (14).  

 
2.2. Этические проблемы искусственного оплодотворения 

 
Супружеские пары, не имеющие возможности завести детей, 

могут испытывать такие отрицательные эмоции, как раздражение, 
чувство вины, депрессивное состояние. Эти люди порой неловко 
чувствуют себя среди друзей и близких, у которых есть дети. Неко-
торые считают, что это Бог наказал их за какие-то грехи. Причина-
ми этого могут быть секс до брака, использование контрацептивов, 
аборты, венерические заболевания и т.п. Следствием бесплодия 
может быть развод.  

В платоновском диалоге «Пир» Сократ указывает следующие 
три способа достижения бессмертия: свершение подвига, создание 
выдающегося произведения и рождение детей. И хотя личного бес-
смертия при этом не достигается, в случае с рождением ребенка 
человек устанавливает связь с будущими поколениями. Однако да-
же в этом случае возможности генетического родства весьма огра-
ничены. Существует вероятность, что дети или внуки не будут 
иметь детей. Но даже если эта вероятность и не осуществится, то 
доля наследуемых генов сокращается с каждым поколением: на-
пример, в пятом поколении сохраняется лишь одна шестнадцатая 
часть исходных генов. 

Для женщины иметь ребенка важно еще и потому, что это 
связано с особыми чувствами, которые она испытывает во время 
беременности и родов. Беременная женщина испытывает внимание 
и уважение со стороны родных и близких. После нелегких испыта-
ний женщина чувствует особую радость, связанную с появлением 
ребенка на свет. Беременность может сопровождаться значитель-
ными жертвами со стороны матери в интересах ребенка. Отноше-
ние к беременности тесно связано со сложившимися в обществе 
социокультурными традициями. 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

69 

Многие родители стремятся завести собственных детей, по-
скольку это связано с процессом воспитания. С одной стороны, 
воспитание детей требует немало времени, энергии и денег и со-
провождается психологическими стрессами и чувством тревоги. 
Вместе с тем родители испытывают чувство удовлетворения, помо-
гая детям развивать свои способности и таланты. 

Все это указывает на то, что желание иметь собственных де-
тей является разумным: лишить человека возможности продолже-
ния рода означает нарушить его чувство самоидентичности и огра-
ничить его способность к самовыражению. К. Стронг наряду с 
принципом уважения свободы выдвигает принцип репродуктивной 
свободы субъекта. Этот принцип основывается на том, что госу-
дарство не должно ограничивать неотъемлемые права индивида. 
Нарушение чьих-либо прав является неэтичным поступком незави-
симо от последствий этого поступка. Моральное право тесно свя-
зано с уважением личности: любой человек заслуживает уважения 
к себе независимо от того, какое он занимает место в рамках мо-
рального сообщества (14).  

Право человека на продолжение рода отражено в междуна-
родных актах о правах человека. Согласно Всеобщей декларации 
прав человека, принятой Генеральной Ассамблеей ООН 10 декабря 
1948 г., совершеннолетние мужчины и женщины, независимо от 
расовой, национальной и религиозной принадлежности, имеют 
право вступать в брак и создавать семью. Последнее означает пра-
во свободно решать вопрос о продолжении или непродолжении 
рода. Принцип репродуктивной свободы предполагает также право 
на то, чтобы не иметь ребенка, включая право на использование 
контрацептивов и право на аборт. 

Желание женщины иметь собственного ребенка во многом 
складывается под влиянием культурных традиций. Важнейшим 
культурным стереотипом, касающимся распределения ролей между 
полами, является представление о том, что главное назначение 
женщины – это рождение и воспитание детей. Хотя оба родителя 
по закону несут равную ответственность за своих детей, считается, 
что ребенок важнее для женщины, чем для мужчины. Для того что-
бы в условиях современного общества добиться политического, 
экономического и социального равенства, женщина должна в пол-
ной мере руководствоваться принципом репродуктивной свободы. 
Равенство для женщин означает помимо всего прочего обретение 



I. СТАТЬИ 

 
70 

влиятельных позиций во всех сферах общественной жизни. По-
скольку процесс воспитания детей требует много времени и энер-
гии, чем в большей степени женщина вовлечена в этот процесс, тем 
труднее для нее получить хорошее образование и добиться успеха 
в карьере. Социальные традиции не способствуют тому, чтобы 
мужчина активно участвовал в процессе воспитания детей, и не-
удивительно, что основной груз в этом деле ложится на плечи 
женщины. Необходимо, чтобы женщина свободно принимала ре-
шение о том, иметь или не иметь детей и если иметь, то когда. Ли-
шение индивида возможности принять решение о том, чтобы иметь 
или не иметь детей, означает вмешательство в его личную жизнь и 
нарушение принципа уважения свободы.  

Любовь – это интимный акт, тайна, касающаяся только дво-
их. Тело одного партнера открывается для другого, осуществляя 
сексуальные потребности каждого из них. Важнейшим аргументом, 
который выдвигают противники искусственного оплодотворения, 
является то, что при этом теряется интимность. Вместе с тем перед 
человеком могут встать этические проблемы, связанные с деликат-
ным вмешательством общества в его репродуктивные способности. 
При этом встает необходимость соблюдения таких этических пра-
вил, как конфиденциальность и уважение частной жизни. Эти про-
блемы касаются, например, таких областей, как суррогатное мате-
ринство, замораживание эмбриональных клеток на ранней стадии 
их развития и т.п. Некоторые склонны связывать принцип репро-
дуктивной свободы со свободой получения генетической информа-
ции о плоде для того, чтобы, основываясь на этой информации, 
решать – иметь или не иметь ребенка. 

Согласно традиционному взгляду, родителями ребенка счи-
таются природные, генетические родители. Однако пожертвование 
яйцеклеток и сперматозоидов для рождения детей внесло опреде-
ленные трудности в проблему определения родителей. Мужчина-
донор, который часто сохраняет анонимность, имеет право на опе-
ку и воспитание ребенка. В необходимых случаях подобные вопро-
сы решаются через суд. В случаях суррогатного вынашивания и 
искусственного осеменения важную роль играют такие этические 
правила, как уважение частной жизни, конфиденциальность, вер-
ность данному слову и др. 

Согласно традиционным представлениям семья складывается 
из двух гетеросексуальных партнеров – мужчины и женщины, ко-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

71 

торые выполняют как генетическую, так и социальную функции, 
связанные с рождением и воспитанием детей. Современные репро-
дуктивные технологии вносят определенные изменения в эти тра-
диционные представления. Так, генетическая мать и мать, вынаши-
вающая плод, могут быть различными людьми так же, как могут 
быть различны генетическая мать и «социальная» мать; кроме того, 
социальным родителем ребенка может быть лишь один человек 
или два человека одного пола. 

Против подобных нетрадиционных «семейных союзов» воз-
никают серьезные возражения. Одно из них касается вреда, который 
может оказать на детей воспитание в рамках этих «союзов». Другое 
заключается в том, что указанные союзы способствуют разрушению 
традиционной семьи как социального института. Кроме того, нетра-
диционные семьи могут оказывать негативное влияние как на от-
дельных женщин, так и на женщин как социальную группу в целом. 
Однако сторонники «либерального» подхода считают, что мораль-
ное право на рождение и воспитание детей служит основанием для 
признания нетрадиционных семей. «Ни одно из возражений, касаю-
щихся этих “союзов”, – пишет, например, К. Стронг, – недостаточно 
убедительно для того, чтобы признать их аморальными или, тем бо-
лее, незаконными» (14, с. 110). Последователи указанного подхода 
допускают также возможность хранить эмбрионы в зачаточной ста-
дии своего развития в замороженном состоянии с целью их возмож-
ного использования в будущем при условии, что желающие их со-
хранить способны оплачивать это хранение. 

В выборе возможного супруга люди нередко учитывают те 
черты, которые он способен передать будущему ребенку. И это яв-
ление считается этически оправданным. Обладая репродуктивной 
свободой, субъект должен также обладать свободой выбора будуще-
го супруга, исходя из его индивидуальных качеств. Некоторые кри-
тики утверждают, что выбор донора в целях искусственного оплодо-
творения являет собой пример позитивной евгеники. Однако, как 
возражают сторонники «либерального» подхода, для того, чтобы 
поставить барьер позитивной евгенике, существуют иные средства, 
кроме запрещения выбора потенциального донора: к примеру, за-
прещение абортов в селекционных целях. Например, если выбор до-
нора К. Стронг считает этически оправданным, то исследование 
плода и последующий аборт в селекционных целях – нет (14). 



I. СТАТЬИ 

 
72 

Женщина, которая вынашивает ребенка, появившегося на свет 
благодаря имплантированной яйцеклетки, генетически с ним не свя-
зана, несмотря на то обстоятельство, что ее муж является отцом ре-
бенка. В данном случае супруги имеют естественное желание усы-
новить ребенка. Однако как быть в той ситуации, если женщина-
донор предъявит на ребенка свои материнские права? Э. Пейдж при-
водит следующие положения отчета Уорнокского комитета по ис-
следованию оплодотворения и эмбриологии человека. Во-первых, 
когда сперматозоид или яйцеклетка жертвуются, этот факт считается 
абсолютным, вследствие чего доноры не имеют по отношению к ре-
бенку ни прав, ни обязанностей. Во-вторых, женщина, дающая ре-
бенку жизнь, т.е. выносившая ребенка, считается его матерью. Ребе-
нок принадлежит ей потому, что она его родила, а не потому, что ей 
пожертвованы сперматозоид или яйцеклетка. Пожертвование спер-
матозоида или яйцеклетки рассматривается как добровольный отказ 
от каких бы то ни было прав на будущего ребенка. С целью избежа-
ния возможных конфликтов пожертвование может осуществляться 
через посредника так, чтобы донор и реципиент не знали друг друга. 
Если женщина-реципиент не замужем, то родительские права и обя-
занности могут быть переданы исключительно ей. Если же она за-
мужем, то может возникнуть вопрос, распространяются родитель-
ские права и обязанности на ее мужа или нет. С точки зрения нравов 
современного общества и женщина-реципиент, и ее муж обладают 
родительскими правами и обязанностями, в то время как с точки 
зрения существующего права муж женщины-реципиента не является 
отцом ребенка. Таким образом, в вопросе о родительских правах 
решающим фактором оказывается то обстоятельство, были ли спер-
матозоид или яйцеклетка пожертвованы реципиенту или нет (10).  

Пейдж рассматривает другой пример суррогатного вынашива-
ния, когда женщина соглашается родить ребенка для супружеской 
пары, в которой жена не в состоянии иметь своего ребенка. В дан-
ном случае муж этой пары нередко является донором в результате 
либо искусственного, либо естественного оплодотворения. Вопрос 
заключается в том, является ли соглашение или договор, заключен-
ный между суррогатной матерью и уполномоченной супружеской 
парой, об отказе суррогатной матери от ребенка обязательным. От-
чет Уорнокского комитета дает на этот вопрос отрицательный ответ. 
Таким образом, окончательное решение по данной проблеме должно 
основываться на доброй воле обеих сторон. Возможна также ситуа-



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

73 

ция, когда одна супружеская пара, способная к воспроизводству ре-
бенка, делает это для другой супружеской пары, которая не имеет 
такой возможности. В данном случае приемные родители имеют 
право на усыновление ребенка только тогда, когда генетические ро-
дители добровольно это право им передают. Например, согласно 
английскому законодательству, соглашение о передаче родитель-
ских прав недействительно, если оно представлено менее чем через 
шесть недель после рождения ребенка. Кроме того, само по себе же-
лание родителей не является достаточным условием для передачи 
родительских прав – на это требуется специальное решение суда. 
При этом на первый план выступает принцип, согласно которому 
дети не могут быть предметом передачи родителями в другие руки. 
Только суд принимает окончательное решение по данному вопросу. 
Не отрицая в принципе возможности на передачу родительских 
прав, Э. Пейдж вместе с тем подчеркивает, что этот акт не должен 
быть результатом скоропалительного решения. Требуется некоторое 
время, чтобы естественные родители адекватно оценили свой посту-
пок. Взвешенным следует считать такое решение о передаче роди-
тельских прав, которое принимается до зачатия ребенка (10). 

Сторонников практики суррогатного вынашивания нередко 
обвиняют в тенденции к ее коммерциализации. Однако эта критика 
в той же мере может относиться и к практике обычного усыновле-
ния, если эта практика не регулируется законами, социальными 
нормами и соглашениями. С одной стороны, сторонники практики 
суррогатного вынашивания указывают на то обстоятельство, что 
она является средством, облегчающим людям возможность при-
нять на себя обязанности отцовства и материнства, избегая неесте-
ственных их заменителей. С другой стороны, эта практика подвер-
гается серьезной моральной критике. Так, в Определении 
Освященного юбилейного архиерейского собора Русской Право-
славной Церкви об «Основах социальной концепции Русской Пра-
вославной Церкви» дается оценка нравственным аспектам приме-
нения новых репродуктивных технологий, включая искусственное 
и экстракорпоральное оплодотворение, донорство половых клеток, 
суррогатное материнство. Большая часть из них (за исключением 
искусственного оплодотворения с использованием половых клеток 
мужа) осуждается церковью, которая «призвана отстаивать достоин-
ство человеческой личности и целостность брачных отношений» (1, 
с. 51). Таким образом, при рассмотрении проблем в области репро-



I. СТАТЬИ 

 
74 

дукции человека важную роль играют такие этические принципы, 
как уважение целостности и уважение свободы выбора субъекта. 

 
Список литературы 

 
1. Определение Освященного юбилейного архиерейского собора Русской Право-

славной Церкви об «Основах социальной концепции Русской Православной 
Церкви» // ЖМП. – М., 2000. – № 10. 

2. Barilan M.Y. Medicality: The fifth bioethical principle of medical ethics for the internal 
morality of medicine // Eubios j. of Asian a. international bioethics. – Christchurch, 
2003. – Vol. 13. – P. 168–175. – Mode of access: http://www.biol.tsukuba.ac.jp 

3. Boyd A.L. Genetics and social justice // Eubios j. of Asian a. international bioethics. – Christ-
church, 2002. – Vol. 12. – P. 167–171. – Mode of access: http://www.biol.tsukuba.ac.jp 

4. Dettweiler U., Simon P. Points to consider for ethics commitees in human gene ther-
apy trials // Bioethics. – Oxford, 2001. – Vol. 15, N 5–6. – P. 491–500. 

5. Giarelli E. Safeguarding being: A bioehical principle for genetic nurcing care // 
Nurcing ethics. – Cambridge, 2003. – Vol. 10, N 3. – P. 255–268. – Mode of access: 
http://sagepub.com  

6. Holland A. A fortnight of my life is missing: a discussion of the status of the human 
pre-embryo // Applied philosophy: Morals a. metaphysics in contemporary debate. – 
L. etc., 1991. – P. 299–311. 

7. Iftime O. A few considerations on ancient and modern eugenics // Eubios j. of Asian 
a. international bioethics. – Christchurch, 2003. – Vol. 13. – P. 221–223. – Mode of 
access: http://www.biol.tsukuba.ac.jp 

8. McLean M.R. A framework for thinking ethically about human biotechnology // 
Markkula center for applied ethics. – Santa Clara (Ca), 2003. – Mode of access: 
http://www.scu.edu/ethics 

9. Munthe C. Divisibility and the moral status of embryos // Bioethics. – Oxford, 
2001. – Vol. 15, N 5–6. – P. 382–397.  

10.  Page E. Donation, surrogasy and adoption // Applied philosophy: Morals a. meta-
physics in contemporary debate. – L. etc., 1991. – P. 272–283. 

11.  Rajput V. Hope and fear in genetics // Eubios j. of Asian a. international bioethics. – Christ-
church, 2002. – Vol. 12. – P. 72–74. – Mode of access: http://www.biol.tsukuba.ac.jp 

12.  Sass H.-M. A «contract model» for genetic research and health care for individuals 
and families // Eubios j. of Asian a. international bioethics. – Christchurch, 2001. – 
Vol. 11. – P. 130–132. – Mode of access: http://www.biol.tsukuba.ac.jp 

13.  Savulescu J. Procreative beneficience: Why we should select the best children // 
Bioethics. – Oxford, 2001. – Vol. 15, N 5–6. – P. 413–426. 



Этические проблемы семьи и достижения современной медицины 
 

75 

14.  Strong C. Ethics in reproductive and perinatal medicine: A new framework. – New 
Haven etc., 1997. – 247 p. 

15.  Turnbull D. Genetic counselling: Ehical mediation of eugenic futures? // Futures. – 
Dordrecht etc, 2001. – Vol. 32. – P. 853–86. – Mode of access: http://www.elsevier. 
com/locate/futures 

16.  Mameli M. Reproductive cloning, genetic engineering and the autonomy of the child: The 
moral agent a. the open future // J. of medical ethics. – L., 2007. – Vol. 33. – P. 87–93. 

17.  Habermas J. The future of human nature. – Cambridge (UK): Polity, 2003. 
18.  Glad J. Future human evolution: Eugenics in the twenty-first century. – Schuylkill 

Haven, 2006. – 116 p.  


